
ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015 153PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura

SEM MAIS – DECIDIR DESDE A LOUCURA

NOTHING ELSE – DECIDING FROM MADNESS

Piero Eyben
Universidade de Brasília 

Brasília, Brasil

Resumo
Tomando a epígrafe de Kierkegaard lançada por Jacques Derrida em seu “Cogito e 
história da loucura”, digo, de sua leitura do texto de Foucault, o presente trabalho 
propõe discutir o instante da decisão, mais além do enigma, como instância última, 
aporética e no limiar do enlutamento. Desse modo, toda interpretação convergiria 
a um espaçamento da escritura, ao espaçamento que rompe a clausura e institui-se 
desde o segredo, desde a paixão do nome, como fica evidenciado pela textualidade 
de Mallarmé, Artaud, Rosa e Derrida.
Palavras-chave: decisão; loucura; aporia; desconstrução.

Abstract
Taking the epigraph of Kierkegaard 
launched by JacquesDerrida in his 
“Cogito and the history of madness”, by 
his reading of the text of Foucault, this 
paper aims to discuss the moment of deci-
sion, beyond the enigma, as an ultimate 
aporia and on the threshold of mourn-
ing. Thus, any interpretation converge 
to aspacing of writing, the spacing that 
breaks the cloister and establish it self 
from the secret, since the passion of the 
name, as it is evidenced by the textuality 
of Mallarmé, Artaud, Rosa and Derrida. 
Keywords: decision; madness; aporia; 
deconstruction.

Résumé
En prenantl’épigraphe de Kierkegaard 
prise par Jacques Derrida dans son 
«Cogito et l’histoire de la folie», sa lec-
ture du texte de Foucault, cet essai a pour 
but de discuter l’instant de la décision, 
au-delà del’énigme, comme dernière ins-
tance, aporétique et sur   le seuildudeuil. 
Ainsi, toute interprétation convergeraità 
un espacement de l’écriture, à l’espace-
ment qui rompt la clôtureets’établie dès 
le secret, la passion du nom, tant qu’on 
le met en évidence par la textualité de 
Mallarmé, Artaud, Rosa et Derrida. 
Mots-clés: décision; folie; aporie; 
déconstruction.

Sem mais, quero dizer, sem mais.

A economia do mais, ou daquilo que a mais quer dizer, logo, de sua ver-
dade portada, trazida, carregada, postada e conduzida. Ademais, toda decisão 
corre um risco, um risco e uma prova de tornar-se indecidível. Ademais – algo 
que traduz o Jenseits de Freud, o Jenseits des Lustprinzips – espero, dizendo a 
um ti, tomar a decisão em um como se, um como se que suplementa a lógica 



PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015154

do como – do “estruturado como uma linguagem” – e, logo, do como tal que 
forma o sujeito. O sujeito como se aquele que – de modo soberano – se ali-
menta, se alimentasse mal, fosse, então, capaz de uma lei doméstica calculá-
vel, indivisível e originária. O sujeito da condição, do condicionante, do con-
dicionado, muito aquém de toda distância possível ao outro, que permanece 
vindo, permanece sem morada, sem permanência, portanto. Ademais, mais 
além, para além dele, tu propões a responsabilidade, o responder sem mais, 
o responder à questão, à questão do quem, sem mais. 

Assim, é tomando a epígrafe de Kierkegaard, a enxertia, lançada por 
Jacques Derrida em seu “Cogito et histoire de la folie”, digo, de sua leitura do 
texto de Foucault, que pretendo propor discutir o instante da decisão, mais 
além do enigma, como instância última, aporética e no limiar do enlutamento. 
E, evidentemente, não apenas essa estrutura que Derrida percebe no campo 
entre loucura, decisão e Kierkegaard – o mesmo que 32 anos depois servirá 
para compor o estatuto aporético da responsabilidade diante do ato funda-
cional, sacrificial e de doação, por assim dizer, em Donner la mort –, mas tam-
bém naquilo que penso olvidar aqui, nos nomes que se apagam do endereça-
mento. Digo que tomarei a epígrafe tomada de Kierkegaard para logo dizer 
que o texto de Derrida possui duas epígrafes, dois textos enxertados antes da 
discussão com Foucault, da discussão que será o fim durante ao menos nove 
anos da não-resposta do “arqueólogo”. Assim, seja talvez, no endereçamento, 
“parce que je ne veux pas être seul, le seul à en parler après la mort de (...) – 
sinon pour dire que cette ombre qui nous rendit l’un à l’autre invisibles pen-
dant près de dix ans” (DERRIDA, 1996: 23). É o que resiste a Derrida, o que 
permanece resistindo desde a psicanálise como movimento da interpretação, 
e também como espaçamento que deixa a questão sofrer, que mantém certo 
gozo cruel no sofrimento – no “jouir à faire ou à laisser souffrir, à se faire ou 
à se laisser souffrir, soi-même, l’autre comme autre, l’autre et les autres en soi, 
moi, toi, il, elle, vous, nous, ils ou elles, etc.” (DERRIDA, 2000: 13) – ao mesmo 
tempo em que o adia, o protela e o dá direito a acontecer. Deixo assim dois 
nomes em suspenso e pretendo dizer assim, quase sublevadamente. Na elipse de 
um texto outro, de um nome também ele outro e na preposição que deixo de 
lado, espaçadamente. Seja talvez um como se da palavra, da loucura da palavra.

Kierkegaard, supraescrito na argumentação de Derrida, escreve “l’Instant 
de la Décision est une Folie”. Assim, sem referência. Como que desde um título 
para fazer pensar os contornos da meditação cartesiana, o método foucaultiano 
e, logo, a desconstrução. Interessa-me, no entanto, não essa discussão, mas o 
que é possível escrutinar dessa escritura. No fundo, portanto e ademais, o que 
são o instante, a decisão e a loucura desde os quais decidimos. Ou melhor, dito 
de outro modo, como a decisão pressupõe sempre uma loucura da prova, uma 



ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015 155PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura

loucura do tempo e, por isso, demove todo aparato de temporalidade da crise, 
de tempo do próprio sentido. Escreves o escrutínio das cinzas, do nome, eis o 
impossível. Nesse sentido, a escritura – sempre tua, conativa – apenas pode ser 
justa, ajustada, se tomada desde sua heteronomia – de um nome que comporte 
os componentes não da constatação representacional, mas de seu aspecto poié-
tico, da produção desde o sentido ao qual respondo – e, logo, desde seu estar em 
dissensão e dimensão de enunciados que são a própria performance da justiça. 
Derrida, anos após, retoma a sentença de Kierkegaard em um contexto total-
mente diverso, em Force de loi. Permitam-me citar longamente:

[...] le moment de la décision, en tant que tel, ce qui doit être juste, il faut que 
cela reste toujours un moment fini d’urgence et de précipitation; cela ne doit 
pas être la conséquence ou l’effet de ce savoir théorique ou historique, de cette 
réflexion ou de cette délibération, dès lors que la décision marque toujours 
l’interruption de la délibération juridico- ou éthico- ou politico-cognitive qui 
la précède, et qui doit le précéder. L’instant de la décision est une folie, dit 
Kierkegaard. C’est vrai en particulier de l’instant de la décision juste qui doit 
aussi déchirer le temps et défier les dialectiques. C’est une folie. Une folie car une 
telle décision est à la fois sur-active et subie, elle garde quelque chose de passif, 
voire d’inconscient, comme si le décideur n’était libre qu’à se laisser affecter par 
sa propre décision et comme si celle-ci venait de l’autre (DERRIDA, 1994a: 58).

Como tal, como se. A justiça que está implicada em uma decisão precisa 
comportar o lugar do outro enquanto “violência irruptiva”, como dirá Derrida. 
Há sempre algo que irrompe desse momento, desde o momento em que digo uma 
decisão ao outro, a decisão, que pode ser minha, de minha singular aparição, ao 
outro, do outro. O momento decisivo implica, logo, um necessário avanço tem-
poral, um deslocamento que é a quebra da propriedade e do fim. O momento da 
decisão, sendo necessariamente urgente e precipitado, deve, ao mesmo tempo, 
compor seu aspecto finito desde as consequências do dever, do é preciso, de seus 
imperativos, muito anteriores ao momento em que se diz a decisão, muito pos-
teriores ao instante que é esse da urgência. Uma decisão interrompe a delibera-
ção (política-ética-jurídica) para, desde ela, fazer surgir – em demora e sofrente 
– o outro a quem a justiça se demanda, se pede em princípio. Essa interrupção 
precede até mesmo a deliberação – sempre já interrompida, desde já despida e 
furtada de seu sentido final –, tendo em vista que, ao ter iniciado uma delibe-
ração, o pedido por uma decisão já implicaria sua loucura, sua precedência em 
um fazer-se cumprir o dever frente ao outro, à necessidade da promessa. Para “ser 
justa” – posicionar-se corretamente, então, diante do júri –, a decisão deve ser 
como tal, urgente e finita. Isso implica a noção de despesa e dispêndio do pró-
prio regime jurídico. Na urgência da decisão pela justiça, o dizer decisório deve 
ser finito e declarado. No entanto, para que haja justiça na decisão, ela precisa 
sempre ser como se afetado desde o outro, pelo outro, em uma hiperbólica passi-



PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015156

vidade – palavra que traduz mal o désœuvrement (a ‘in-operância’, talvez) – que o 
deixa livre apenas para deixar-se “afetar por sua própria decisão”. Nesse sentido, 
toda decisão é, em si, impossível. Ela é a urgência da justiça, que é “la chance de 
l’événement et la condition de l’histoire” (DERRIDA, 1994a: 61), que é, logo, a 
loucura de ter de, em sua incalculabilidade, comandar, acionar o cálculo. 

Diria, sem demoras: a decisão responde ao outro. Sem sujeito. Sem 
mais. Quem responde precisa ser exapropriado por um responder a quem. 
O mesmo que se consome na loucura de sua ipseidade – de seu narcisismo 
infinito – apenas é capaz de uma figuração real, desde o real (da angústia), 
preso na mesma imagem do fora, de algo que se trancou mais distante, mais 
solitariamente deslocado daquilo que certa “sanidade” exigiria dele. Do um 
ao outro, infigurabilidade da representação, o impossível abarcar-se da deci-
são. Devo decidir pelo outro, diante dele, a ele. Esse é o imperativo antes do 
devir lei da moral, da calculabilidade de tudo o que não é excessivo na res-
ponsabilidade. Logo, a decisão é, desde já, responsabilidade ao outro e, por 
isso, “on ne décide que là où c’est impossible” (DERRIDA, 1996: 47). Então, 
apenas desde esse sujeito que não existe como afirmação pronominal, como 
fundamento pronominal do chamado, do chamamento e do estar-fundado-
desde-já. O justo desse sujeito é ele estar em uma neutralidade outra, em um 
outro que pertence a sua anterioridade do neutro do imperativo. A proposi-
ção “não se decide senão...” implica uma negativa-afirmativa, o próprio espaço 
da aporeticidade. O dom dessa proposição está justamente em sua impossibi-
lidade, e também em seu ato frásico, se assim posso dizer. Da negação à res-
trição, o verbo da decisão cria o espaçamento desse comando, dessa ordem a 
qual a justiça faz sua força e aplicabilidade nos limites da autoridade mística. 
E, como bem definiu Aristóteles, “de fato, por ele próprio o ser não é nada, 
mas agrega àquilo que ele já significa alguma composição, a qual é impensável 
sem os componentes” (ARISTÓTELES, 2013: 7, 16b). A decisão não é senão 
desde sua incalculabilidade, de sua aporia e loucura; no entanto, ela não é 
senão no comando por um artefato calculável, por aquilo em que se estipula 
como normatividade. Digo, a justiça que vem da decisão permanece sempre 
vindo, chegante, em restância. Não sendo ela mesma justamente o que pode 
ser, em sua possibilidade de ser, a justiça permanece impossibilitada como 
toda decisão. Violência irruptiva que produz seu por-vir como excesso com-
positivo, como dar agregação – acolhimento – ao sentido entregue às ferra-
mentas da própria linguagem. Sem mais, o outro a que respondo faz prova do 
indecidível que, sendo a “expérience de ce qui, étranger, hétérogène à l’ordre 
du calculable et de la règle, doit cependant – c’est de devoir qu’il faut parler 
– se livrer à la décision impossible en tenant compte du droit et de la règle” 
(DERRIDA, 2004a: 53), assombra toda decidibilidade narcísica, subjetiva e, 
logo, carno-falo-logo-centrada. 



ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015 157PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura

O dever, ao qual se deve decidir senão, trata de um dever do lugar. Então 
se trata de lugar – do espaço inominável da khôra – em que o impossível se 
arrisca como referência à justiça. O senão da decisão ocorre là où. Algo pas-
sivo, “voire d’inconscient”. Não pertencendo apenas à sintaxe padrão do fran-
cês de Derrida, o là où remete-se imediatamente a esse de Lacan, quando do 
desmembramento do cogito cartesiano nos Écrits: “Je pense à ce que je suis, 
là où je ne pense pas penser” (LACAN, 1966: 517). O lugar em que não se 
pensa, ali o ser do je suis (daquele que diz que pensa) faz a dúvida voltar a ele. 
Trata-se de lugar então. No entanto, é do lugar do inconsciente que precisa-
mos falar, para essa decisão louca, o lugar da Coisa freudiana: “wo es war, soll 
ich werden”. É Haroldo de Campos, em Afreudisíaco Lacan, quem vai produ-
zir uma analítica da tradução dessa frase inconcebível, impossível:

WO ES WAR, SOLL ICH WERDEN 
VÔ S V-R ZÓ V-R = transcrição ressaltando em port. o jogo das figuras fônicas 
do alemão. 
WHERE THE ID WAS, THERE THE EGO SHALL BE = tradução inglesa criti-
cada por Lacan: Freud não disse das Es, nem das Ich (EC I, 226). 
LE MOI DOIT DÉLOGER LE ÇA = tradução francesa repelida por Lacan (EC 
I, 227-228, nº 4): 
I MUST COME TO PLACE WHERE THAT (ID) WAS = trad. para o ingl. em 
The Yale French Review, 36-37,1966. 
DONDE ESTUVO ESO, TENGO QUE ADVENIR = trad. para o espanhol por 
Tomás Segovia (in: J. Lacan, Lectura estructuralista de Freud, Siglo XXI, 
México, 1971). 
LÁ ONDE ERA ISSO, ME É PRECISO CHEGAR = trad. brasileira, ESC. 255. 
LÀ OÙ FÛT ÇA, IL ME FAUT ADVNENIR = trad. de Lacan em Écrits, 
«L’instance de la lettre...», p. 524.
LÀ OÙ C’ÉTAIT (S’ÉTAIT), C’EST MON DEVOIR QUE JE VLENNE À ÊTRE 
= trad. de Lacan (EC I, 227).
(...)
LÀONDE ISS’ESTAVA DEV’EUREI DEVIR-ME (CAMPOS, 2010: 237-238).

Das multiplicidades dessas soluções tradutórias, restam o dever do lugar 
em que isso deve ser ou por-vir a ser. Trata-se então do impossível. O pró-
prio “làonde” torna-se – devém – figura do impossível. A decisão, perpassada 
por seu dever tornar, faz do eu um espaço modalizado de tempos que saem 
do rastro do próprio inconsciente à promessa do eu. “Não se decide senão 
lá onde isso é impossível”, outra possibilidade de traduzir, em excesso a sen-
tença de Derrida que resiste à interpretação. O isso impossibilitado faz de 
seus rastros (wo es war) um lançamento do sujeito – naquilo que ele tem de 
jet, como também dirá Derrida a Nancy – mais além de seu assujeitamento à 
precipitação deliberativa a qual a decisão poderia, em princípio, nortear-se. 
Sem mais, a justiça trata então do impossível, faz prova de sua indecidibili-



PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015158

dade, quando do dever, o eu assume sua responsabilidade do outro. Daqui, é 
Freud o impossível. Desde sua especulação, Derrida propõe, analisando sua 
retórica, que “pas de Weg sans Umweg: le détour ne survient pas au chemin, 
il le constitue, même il le fraye” (DERRIDA, 1980: 304). O espaço não de 
interiorização, introjeção, encarnação, mas de decisão lançada à espectralidade 
não de uma Gegebenheit heideggeriana (do Sein und Zeit), de sua presença 
já dada como sentido à compreensão, mas de uma responsabilidade infinita 
pelo outro a qual não se pode deixar morrer. Digo, não há outro senão desde 
o absolutamente outro sendo todo e qualquer outro.

A segunda epígrafe de Derrida no ensaio sobre Foucault, que até agora 
adiei, pertence a Joyce e diz: “N’importe, c’était terriblement risqué, ce livre. 
Une feuille transparente le sépare de la folie (J. JOYCE, à propos d’Ulysse)”. A 
fortuna e o acaso do acontecer desse livro. A metáfora de Joyce é forçosamente 
importante: “uma folha transparente o separa da loucura”. Arriscado o dever 
tornar-se do livro que se mantém a salvo por uma folha transparente. Ainda 
representativo, o Ulysses é capaz de manter o sentido dentro de suas dinâmicas 
metafóricas. Isso não ocorrerá com o Finnegans Wake, no qual, poderíamos dizer, 
uma folha transparente o separa da realidade. O sujeito da psicose assombrosa-
mente mantido no lugar da coisa. Inúmeras poderiam ainda ser as discussões 
acerca da possibilidade desse texto fazer elo, constituir-se como espaço de cura 
ou sanidade – prefiro manter a crise da loucura. No entanto, vale ressaltar a 
extensão a qual nos propôs Lacan ao pensar o sujeito da psicose em sua relação 
com a linguagem (e, logo, com o inconsciente): “alors que ce dont nous voyons 
témoigner le sujet, c’est effectivement d’un certain virage dans le rapport de 
langage, dans quelque chose qu’on peut appeler dans l’ensemble «une érotisa-
tion» ou une passivation, ou une certaine façon de subir dans son ensemble le 
phénomène du langage, le phénomène du discours” (LACAN, 1981: 237). Faz 
sofrer sua passividade e sua erótica. A linguagem torna-se algo outro em que o 
esquecimento – o primeiro esquecimento de Joyce – vem a tornar-se o cerne 
de sua lembrança, isto é, a literatura como força do decidir-se desde a loucura.

A folha arriscada – seu risco forçosamente ao acaso, ao acaso inventado – 
faz do texto a própria corrupção, ou melhor, o texto arrisca o ser louco da cor-
rupção. A loucura da criação – a loucura dos filhos de Elohim, como propõe o 
subtítulo do conto-poema de Mallarmé, Igitur – constrói um tempo em que o 
eu, na meia-noite imemorial, “aimerais rentrer en mon Ombre incréée et anté-
rieure, et dépouiller par la pensée le travestissement que m’a imposé la néces-
sité, d’habiter le cœur de cette race (que j’entends battre ici) seul reste d’am-
biguïté” (MALLARMÉ, 1998: 850). Dessa anterioridade despojada, o poema 
se faz na loucura do tempo. Esse é o ato, o ato como o horror diante do espe-
lho, que se consuma à admissão de sua negação do acaso, onde “son moi se 
manifeste par ceci qu’il reprend la Folie”, ou ainda, “– Alors il conçoit qu’il y 



ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015 159PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura

a, certes, folie à l’admettre absolument: mais en même temps il peut dire que, 
par le fait de cette folie, le hasard étant nié, cette folie était nécessaire. À quoi? 
(Nul ne le sait, il est isolé de l’humanité)” (MALLARMÉ, 1998: 840). É apenas 
desde a loucura do acaso que o risco do texto em não se fazer se consuma, se 
conclui e, logo, projeta-se como infinito. O espaço aqui de sua finitude deci-
sória reduz o livro ao infinito, e, com isso, o acaso, como toda sombra lançada 
desse que decide a quem, lança-se como “l’ombre disparut dans les ténèbres 
futures” (MALLARMÉ, 1998: 858).

O texto escritural ainda pode produzir-se como figura da loucura, pode, 
por extensão, figurar a loucura. Todos conhecem o conto “Sorôco, sua mãe, 
sua filha”. Todos conhecem a estória. A entrega à loucura. Sorôco leva a mãe 
e a filha para a estação de trem onde serão levadas ao hospício. No trajeto, elas 
cantam uma música estranha – “a cantiga não vigorava certa, nem no tom 
nem no se-dizer das palavras” (ROSA, 1988: 19) – e, logo após as ter deixado 
para trás, Sorôco inicia uma música que acompanha toda a cidade, todo o 
sentido da habitação se reconstrói para o conto. O que Rosa faz, então, é de 
um só espanto de escrita. Na entrega das mulheres ao trem, um parágrafo de 
uma só palavra quebra o conto em dois, desiguais e com focos narrativos dis-
tintos. O parágrafo possui apenas o nome de Sorôco, que segue no seguinte 
com um discurso indireto livre. Ele, agora entregue “ao sofrer o assim das coi-
sas, ele, no oco sem beiras, debaixo do peso, sem queixas, exemploso” (ROSA, 
1988: 21), como escreve Rosa, produzindo a abertura do nome de seu perso-
nagem: o Senhor Oco. O espaço sem beiras, o espaçamento sem margens da 
loucura que “ia até aonde que ia aquela cantiga” (ROSA, 1988: 21). Lá onde 
o canto se desfaz da racionalidade, despede-se do peso do pensamento orde-
nado da narrativa, por uma sintaxe que corrompe o sentido dado, o sentido 
como datividade e compreensão. Aqui, o canto é uma forma. O canto é a 
forma de ocar o sentido em que “se foi, o de sempre”, a continuação daquilo 
que não é senão remetimento, memória do “a gente” que conduz a essa casa 
de ninguém. A figuração desse sentido que se esvai – “assim num excesso de 
espírito, fora de sentido” – implica a necessidade de um deslizamento na qual 
a relação se faz como inscrição rasurante, como restância desses corpos que, 
em sua ausência, exigem o luto impossível daquilo que é o amor da passibi-
lidade, do sem recurso. O nenhures da decisão, sem mais. 

Cabe então perguntar, desde essa responsabilidade, como o sentido se faz 
na loucura? Logo, na decisão? Como o instante que “dans l’épreuve de ce qui 
reste à décider” (DERRIDA, 1994b: 33) pode produzir um tempo que é o pró-
prio da decisão como atravessamento da indecidibilidade suspensa ou suspen-
dida? Acolhimento e resposta à distância. O instante é de cinzas, de incinera-
ção. A possibilidade de se apagar toda a memória, de eliminar tudo pelo fogo. 
Não aquilo que possa ser o sacrificial, mas o atear que faz sobrar nada mais que 



PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015160

cinzas. Em Feu la cendre, as cinzas não estão mais lá. Ou ainda, Derrida diria, 
à maneira de diálogo: “Le nom de cendre est une cendre encore de la cendre 
même” (DERRIDA, 1987: 33). Aquilo que não deixa rastros, il y a là cendre. 
Tendo desaparecido completamente, restam apenas aí – o lugar da decisão e 
da loucura – cinzas. O rastro, para além de seu modo de impressão, de sua 
marca degenerativa, é marcado (não uma marca) sobretudo por sua possibi-
lidade em ser apagado, destruído, incinerado. É assim inominável toda cinza 
que resta, logo, toda decisão que permanece a decidir, que resta como uma frase 
que resta por vir. É, então, que o texto não apenas se abrindo à interpretação, 
abre-se à loucura, à decisão que, no fundo, torna-se, para tomar uma metá-
fora de Derrida, uma loucura da promessa, um espaço da aporia se fazer como 
aquilo que “donne ou promet la pensée du chemin, provoque à penser la pos-
sibilité même de ce qui reste encore impensable ou impensé, voire impossible” 
(DERRIDA, 1988: 129-30). A loucura do texto promete – bem que é sem-
pre o acontecer da promessa – e vela toda disjunção que do literário provém 
como aporia: lá onde o outro decide do outro. Se a incineração pode ser com-
preendida como forma de apagar o rastro daquilo que é colocado na posição 
de guardar aquilo que foi escondido, recalcado, essa experiência da perda total 
do rastro, da perda da memória, apenas força a morte como loucura última 
(como proporá Blanchot) ou ainda a “condition violente de la connaissance 
ou de l’action” (DERRIDA, 1994a: 131) que provém da decisão sem decisão, 
da desconstrução como texto que corrompe louco, estranhado de tudo aquilo 
a quem posso decidir. Como diz de Artaud, Jean-Luc Nancy: “il n’y a pas ce 
qui ne peut pas être. Nous regardons ce qui ne peut pas être, ce qui n’a pas pu 
être là et ce qui n’a pas cru y être” (NANCY, 2006: 15). Ou ainda o próprio, 
em Suppôts et suppliciations:

Eu, Antonin Artaud,
homem da terra,
cabe a mim
decidir
agor
do pousio
e
do talhe,
do entalhe
de sangue crema,
que meu corpo
no porvir
será. 
(ARTAUD, 2004: 134)

Disso que está por vir, a promessa e a decisão constituem-se como respon-
sabilidade. Sobrevivência e sobre-escritura. Sem egologia ou termos do mero 



ALEA | Rio de Janeiro | vol. 17/1 | p. 153-161 | jan-jun 2015 161PIERO EYBEN | Sem mais – decidir desde a loucura

decidível. Sem mais, decidir desde a loucura ou ainda sem mais decidir desde 
a loucura. Dos valores que pertencem à esfera jurídica, a indecidibilidade per-
manecerá como condição – lutuosa e impossível, incinerada – de fazer prova à 
toda resposta urgente, à toda interpretação imediata e, é óbvio, no campo de 
sua língua performática, decidir-se desde o outro, desde isso que enlouquece 
toda pergunta, toda demanda, mesmo a de amor, em cinzas de sentido.

Arrisquei tudo. Arrisquei a primeira palavra de um endereçamento. Lá 
a decisão, à luz do dia, logo, à loucura. Narro e arrisco tudo ao escrever-te. 
Uma imagem e o envio, envio-te sem decisão, sem lugar, alhures.

A ti. Até o fim. 

9LMLYvUJPHZ�IPISPVNYmÄJHZ

ARISTÓTELES. Da interpretação. Ed. bilíngue. Trad. José Veríssimo Teixeira da Mata. 
São Paulo: UNESP, 2013.

ARTAUD, Antonin. Suppôts et suppliciations. Ed. Évelyne Grossman. Paris: Gallimard/
Quarto, 2004.

CAMPOS, Haroldo de. O segundo arco-íris branco. São Paulo: Iluminuras, 2010.
DERRIDA, Jacques. États d’âme de la psychanalyse. L’impossible au-delà d’une 

souveraine cruauté. Paris: Galilée, 2000.
______. Résistances de la psychanalyse. Paris: Galilée, 1996.
______. Force de loi. Le «Fondement mystique de l’autorité». Paris: Galilée, 1994a.
______. Politique de l’amitié suivi de l’oreille de Heidegger. Paris: Galilée, 1994b.
______. Mémoires: pour Paul de Man. Paris: Galilée, 1988.
______. Feu la cendre. Paris: Des Femmes, 1987.
______. La carte postale: de Socrate à Freud et au-delà. Paris: Aubier-Flammarion, 1980.
LACAN, Jacques. Le séminaire, livre III, Les psychoses. Paris: Seuil, 1981.
______. Écrits. Paris: Seuil, 1966.
MALLARMÉ, Stéphane. «Igitur ou la folie d’Elbehnon». In: MARCHAL, Bertrand 

(Ed.).Œuvres Complètes I. Paris: Gallimard/Pléiade, 1998.
NANCY, Jean-Luc. «Le visage plaqué sur la face d’Artaud». In: FAU, Guillaume (Dir.). 

Antonin Artaud. Paris: Bibliothèque Nationale de France/Gallimard, 2006.
ROSA, João Guimarães. Primeiras estórias. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1988.

Piero Eyben é Professor Adjunto 3 de Teoria da Literatura na Universidade de Brasília. 
Pesquisador de Produtividade do CNPq. Poeta e Tradutor. Coordena o Grupo de 
Pesquisa Escritura: Linguagem e Pensamento. Autor de Escritura do retorno: Mallarmé, 
Joyce e Meta-signo, Ocos e Voo de rapina; organizou os volumes Derrida, escritura & 
diferença no limite ético-estético (coOrg. Fabricia Walace Rodrigues), Demoras na apo-
ria: bordas do pensamento e da literatura, Pensamento intruso: Jean-Luc Nancy & Jacques 
Derrida; além disso traduziu textos de Nancy, Derrida e Joyce.

Recebido em: 20/08/2014. 

Aprovado em: 15/09/2014.


