DA HERANCA DO OUTRO NA NARRATIVA HOMERICA

Piero Eyben*
Universidade de Brasilia

ReEsumo

O presente artigo tem por objetivo discutir a construgio da
heranga narrativa advinda do texto homérico, pela Odisséia,
enquanto partes constitutivas dos conceitos filoséficos de dom
e temporalidade. Nesse sentido, buscou-se, pela anilise da
enunciagdo de Odisseu-narrador (entendida sempre como
metifora do préprio ato de narrar), compreender como o
processo de nomeagdo produz um efeito de identidade na
alteridade da recepgio da heranga cléssica.

PALAVRAS-CHAVE
Narracio, dom, tempo

Estranho o canto que se recebe, ajustado, das vozes que compdem a Odisseia
homérica. Na visdo trazida pelas linhas da obra, o outro do autor que a compds é
caracterizado como “acolhido pela comunidade” — Demdédoco (hormetheis theit érkheto)
— ou ainda, como aquele que fard lembrar o passado micénico ja devastado pelo tempo.
O que se acolhe faz pertencer também; e nesse pertencimento, o canto se transmite
enquanto heranga. Tem-se aqui a diferenca original daquele que “ajusta o canto” (hémeros,

! enquanto metafora da propria narrativa, desse ninguém

na sugestdo de Trajano Vieira).
que também canta ao ouvido o mar salino e a pandplia hefaista.

A necessidade de uma precisio acerca do estranho faz com que se possa reconhecer
esse canto do ndstos enquanto nostalgia daquilo que se pode compreender como dom
trazido pela narrativa. Toda experiéncia nostilgica é, em si mesma, uma experiéncia que
compartilha certo deslocamento do tempo, certa compreensdo de um lugar ja sem lugar.
H4, assim, em toda nostalgia uma experiéncia com o retorno; ou melhor, com a diferenga
do retorno. Aquilo que compreendemos hoje como epopeia cldssica — mesmo que seja
em sentido restrito enquanto padrio mimético — em realidade perpassa toda uma nogio
de vivéncia individual do tempo enquanto dom. Com isso quer-se dizer: a experiéncia
do doar é uma experiéncia aporética com o tempo. Jacques Derrida inscreve essas duas
palavras como um “laborieux artifice”? de economia uma vez que, dependendo da nocio
econOmica de tempo enquanto circularidade (circulagéo e circulo), o dom, ao contrério,

nao pode depender, se 0 queremos puramente, da nocido de retorno sobre si. Nesse

* piero_zeyben@yahoo.com.br
'VIEIRA. Introducéo, p. 28.
2 DERRIDA. Donner le temps I: la fausse monnaine, p. 17.

2009 - jul.-dez. - v.20 -n.2- ALETRIA

115



116

sentido, Derrida propde uma convivéncia no impossivel indice do circulo que marca o

movimento e 0 tempo enquanto tomado nesse movimento. Tomemos um tempo ao texto:

Ce motif de la circulation peut donner a penser que la loi de I'économie est le retour —
circulaire — au point de départ, a 'origine, a la maison aussi. On aurait ainsi a suivre la
structure odysséique du récit économique. Loitkonomia emprunterait toujours le chemin
d’Ulysse. Celui-ci fait retour aupres de soi ou des siens, il ne s’éloigne qu’en vue de se
rapatrier, pour revenir au foyer a partir duquel le départ est donné et la part assignée, et
le parti pris, le lot échu, le destin commandé (moira). Létre auprés-de-soi de I'ldée dans
le Savoir Absolu serait odysséique en ce sens, celui d’une économie et d’une nostalgie,
d’un “mal du pays”, d’un exil provisoire en mal de réappropriation.’

O retorno sobre a imagem odisséica que se reparte enquanto lei econdmica da
sua circularidade faz com que a relagio entre tempo e dom se constitua naquele espaco
que existe entre o doar, sem esperar nada em troca, e o tempo que, sentido sobre si,
estabelece uma nova nocio de partida e repatriagdo. A experiéncia com o cldssico é
sempre uma reapropriacio daquilo que, de alguma forma, nos foi tirado. Assim, daquilo
que se sente como “doenca da pétria”, sentido como exilio, o texto homérico é capaz de
nos remeter, na impossivel remissdo do tempo e do dom, a nostalgia de uma “cura”, seja
econOmica, da vivéncia da identidade naquilo que se pode sentir como préprio e outro.

Escapa-se, aqui, a origem. Naquilo que se herda (o termo latino haerentia quer dizer
“coisas vinculadas, pertences”), os vinculos sdo aquilo que interessa como dom. Ora, o
dom é sempre uma coisa dada ou o ato de doar, mas s6 se vive a experiéncia de algo dado
na compreensido da heranga que ele traz consigo. Pode-se supor, entdo, que a heranga
dessa narrativa é em si uma experiéncia de pertencimento do dom ao tempo, daquilo que
se pode enviar (seja na nau negra de Odisseu) enquanto liame. Importa, assim, a sucessio
— a linha de sucessio, para nos colocar em um contexto que seria caro ao jovem Telémaco
— estabelecida pelo narrador enquanto pega angular daquilo que se pode compreender
como atividade narrativa e projetiva do estranho que sofre essa “lei da casa” (otkos).
Odisseu quer o retorno a origem, que é também a casa, mas o que ele dad em troca é a
experiéncia do tempo (no mar) — o seu convivio com a morte e com as imagens dela.

Em The waste land, T. S. Eliot inscreveu nossa forma de ver as imagens do passado:
“You cannot say, or guess, for you know only/ A heap of broken images, where the sun
beats
amontoado de imagens fendidas, sem advinhas. Devemos, entdo, reconhecer na

7.4 Eis como ler a narrativa e o papel do narrador na Odisseia: conhecer um
pap

representacio do Outro, para ndo esquecer o retorno que circunscreve a heranga, aquilo
que aparece como fratura, como fissura que se abre na linguagem do que se pretende
contar. Cantar o regresso nio é ainda o mais evidente na estrutura de doacéo, de sucessio
da Odisseia, mas o fazer atuar do narrador que precisa contar-se para nao esquecer, precisa
fazer um espectro de sua imago, para nao deixar que a aporia tempo-dom se perca na
transmissdo daquelas vozes. Nesse sentido, aquilo que “néo se pode dizer” — das imagens
eliotianas — é também apenas o que é dito pela obra, ou seja, diz-se a ficgdo, ja ndo da
Musa, mas daquele que pode ofertar um dom de si, de seu tempo: Odisseu.

3> DERRIDA. Donner le temps I: la fausse monnaine, p. 18 (grifos do autor).
+ELIOT. Poesia, p. 138.

ALETRIA - v.20 -n.2- jul-dez. - 2009



Precisamos lembrar que Odisseu recusou a vida eterna ao lado de Calypso. Prefere
um instante, dia apds dia, apenas com Penélope (V, vv. 214-224) a “manter-se escondido”
(em um dos sentidos etimoldgicos do nome da ninfa), sem narragio. H4, e € isso que se quer
aqui mostrar, um elo, duplo, entre narrar e mortalidade que se estabelece na vivéncia
do tempo enquanto retorno. Italo Calvino nos lembra que “ainda a Odisséia, quem sabe
igual aquela que estamos lendo, talvez muito diferente. Este retorno-narrativa é algo
que j4 existe, antes de se completar: preexiste 2 propria atuagido”.’ Nessa preexisténcia
do material narravel constitui-se nossa experiéncia enquanto estranhos ao texto e ao
mesmo tempo préximos a ele na consonancia com seu narrador-personagem. Com isso, o
narrador — que se apresenta no canto IX — escolhe experimentar a narrativa enquanto
vivéncia do tempo, enquanto experiéncia prépria de sua imagem do presente, para assim
nio cair no esquecimento. Diz o texto: dAAa kol o35 e0eAco kol eeAdopan MuaTo ot
vTa oikade T eABEpevan kol vooTidov fuap 18608an (“Mas, apesar de tudo isso,
consumo-me todos os dias / para que a patria retorne e reveja o meu dia de volta”, na
traducdo de Carlos Alberto Nunes, canto V, vv. 220-221). A luta odisseica parece estar
claramente configurada enquanto deslocamento, exilio sentido nostalgicamente como
duplicidade, pois seu presente é marcado como diverso da imortalidade oferecida (oUS8e
gotkev BunTtas abavaTnot, v. 213-214). O retorno é duplo — o que em larga medida a
traducdo de Carlos Alberto Nunes conseguiu realizar — uma vez que se faz como “ida”
(elthémenai) e como “pertencimento de um retorno” (ndéstimon). A abertura do texto
nesse ponto é sem divida experienciada na forma de compreender o tempo. Vale lembrar
que dez versos antes é ofertada a imortalidade (afavaTos) ao herdi, mas a negacio da
morte é também uma negagdo da narrativa, uma “nido-morte” ndo se conta, se esconde.
Como o retorno deve fazer circulo, o texto também assim se constrdi, numa repeticio
que abisma a propriedade do tempo presente: o “dia” (a repeticio de emata e emar) se
consome para o herdi, como a narracio se tece na mortalha que Penélope tece e destece.

Sendo assim, o retorno do heréi é um duplo que pode ser analégico a experiéncia
da leitura enquanto heranga espectral da tradi¢do (outro lexema que possui a acepgio
etimoldgica de “dar”) cldssica. Tempo e dom sdo evidenciados na maneira que o tempo
(o dia), representado pelo texto homérico, é tratado para definir o proprio ato de narrar.
Assim, o processo de ficcionalizagdo estabelecido nesse curso do tempo é vivenciado
sempre como uma diferenca que se acumula entre o receptor (héspede, donatdrio) e o
emissor (hospedeiro, doador) que, fragmentariamente, monta as imagens da simbolizagio
do proprio texto literdrio em seu contexto de transmissio, ou seja, enquanto fundamento
da consciéncia histérica do intérprete que lé esse seu tempo.

Dai a construcio da tradicdo histérica do texto, bem como da prépria literatura,
surge como de fato uma doagio de algo para alguém, ou mais especificamente, de acordo
com Derrida: “donner quelque chose (d’autre) a quelqu’'un (d’autre)”.® Todo texto classico,
assim como a experiéncia de Odisseu, é uma forma dual e suplementar de vivenciar o tempo
singular de cada qual, ou seja, na forma que eu experimento nio aceitar a imortalidade para

continuar a morrer-narrar. Enquanto dom (e com isso, de doacéo) de algo (outro) a alguém

5> CALVINO. Por que ler os cldssicos, p. 18.
¢ DERRIDA. Donner le temps I: la fausse monnaine, p. 24.

2009 - jul.-dez. - v.20 -n.2- ALETRIA

117



118

(outro), ou ainda, enquanto convivio histérico do tempo, o texto homérico apresenta-se
como heranca na medida em que se deixa ser essa auséncia que insiste em se presentificar
pela consciéncia hermenéutica do préprio tempo vivenciado. Assim, o que retorna é antes
de tudo o dom que pressupde uma coisa (a ser ofertada, que nao pode ser a imortalidade)
e um outro (que deve negar ser imortal). Nesse sentido, poderiamos pensar, com Walter
Benjamin, que o problema da histéria é antes um problema de definicdo de convivéncia
das imagens que se estabelecem no tempo desse processo de retorno que constitui a
tradicio e a heranca. Ndo sendo efetivamente uma busca factual pelo passado
(imemorial), a articulagdo do historiador, para o filésofo, “significa apropriar-se de uma
reminiscéncia, tal como ela relampeja no momento de um perigo”.” Nessa apropriacio a
memoria se constitui como elemento fundamental no estabelecimento do conceito e
experimentacio do tempo, pois faz com que se possa vislumbrar um “tempo saturado de
agoras”® no qual a homogeneidade do historicismo é deixada de lado por um discurso que
possa realmente articular a experiéncia do presente como determinante de nossa imagem
do passado. Ao negar a imortalidade, Odisseu também est4 presentificando seu dom.
Alis, como propde Derrida, “qu’on appelle un don un présent, que “donner” se dise
aussi “faire présent”, “donner un présent” (aussi bien en frangais qu'en anglais, par
exemple)”,” ou seja, “dar um presente” é também, em mais uma metifora econdmica,
vivenciar o presente enquanto presente. Nesse tempo de “agoras” (Jetzeit), a nog¢do de
multiplicidade e continuidade da histéria é sentida como um p6r a prova a validade
daquela alteridade sofrida entre texto, narracio e leitor, justamente na medida em que
faz de certa concepcio de passado (de heranga meramente humanistica) uma imposi¢io
logocéntrica, na qual vale mais aceitar a proposta de Calypso a ter de narrar a
transitoriedade do presente.

Este sempre presente da narragdo constitui-se como uma necessidade (tipica do
ato criativo, para concordarmos com Deleuze) de nio refletir apenas, mas sobretudo de
inscrever no tempo a identidade do sujeito da narracio como um estranho, como um
outro de si mesmo (outro do heréi). Assim, Odisseu pode ser compreendido como um,
ou ainda como um outro, que se compde na medida em que permanece estrangeiro e é
o heréi respeitador da Eevia, ou seja, é heréi na medida em que cala seu nome; ou, em
outro momento inicia uma narragdo, apds ter “aprendido com a dor”, em que o nome é
revelado e sua representagio, sua imagem pode ser composta enquanto espectro do
hospedeiro, do anfitrifo.

Afinal, notadamente Odisseu é sempre representado como hdspede. Mesmo
reclamando seu quinhdo doméstico, seu palécio, sua esposa, seu filho e reino, o heréi
sempre estd posto como um estrangeiro que néo pode revelar-se, é sempre um fantasma
daquilo que sua fama (kléos) cantaria. Um dado estatistico trazido por Pietro Citatil® é
interessante: se compararmos a Iliada, em que o nome do herdi surge no primeiro verso,

a Odisseia trata-se de um texto muito mais estendido, uma vez que s6 nomeia seu heréi

"BENJAMIN. Sobre o conceito da histéria, p. 224.

8 BENJAMIN. Sobre o conceito da histéria, p. 229.

? DERRIDA. Donner le temps I: la fausse monnaine, p. 21.
10 CITATI. La pensée chatoyante: Ulysse e I'Odyssée.

ALETRIA - v.20 -n.2- jul-dez. - 2009



no 212 verso. Essa demora é a prépria morada de Odisseu, que nio pode ser apresentado
a ndo ser por sua espectralidade e dissimulacdo. Nesse sentido, Odisseu seria a prépria
diferenca presente na hospitalidade que lhe é ofertada, pois se constitui como dom de si
proprio, narrador e matéria da narracio — e talvez nisso resida seu estranho (Umheimlich).
Demasiadamente préximo de si, o her6i sé é capaz de reconhecer-se, a ponto de abandonar
sua empresa de hospitalidade no reino dos Feaces, em um aedo que canta as glérias do
“cavalo de pau”. E estranhando sua condi¢do de heréi que possivelmente poderemos
pensar em uma “vitéria” de Odisseu sobre a ninfa que o seduziu com a imortalidade,
uma vez que hd uma alteragdo dréstica do paradigma: protagonista torna-se narrador,
histéria revelada pela Musa torna-se ficcdo elaborada pelo escrupuloso poliimetis.

A conclusido apontada por Jacyntho Lins Branddo, no tocante ao processo

ficcionalizador desse estranho que se doa, é interessante retomar:

Em dltima instAncia: Ulisses autoriza seu psetidos com o psetidos da Musa, comprovando
como de fato aprendeu foi com ela que hé psetidea polla, mesmo incontaveis, e que os que
se contam devem sé-lo etymoisin homoia.!!

A compreensio da semelhanga da realidade — daquilo que se deixa “deitar pela
realidade”, como parece querer significar o “dizer” de Hesiodo em legein etymoisin homoia
(v. 27) — estabelece o vinculo entre a falsidade e a construcdo de uma realidade que
n&o mais ¢ atribuida 2 Musa (dentro do delirio poético proposto por Platdo no Ion), mas
a um sujeito capaz de dizer o simil enquanto mais verdadeiro que a proclamacio da
“palavra cantada”. Nessa autorizacio apontada por Branddo ha, evidentemente, uma
marca que é seu proprio rastro da diferenca, que somente autoriza pela inscricio do
heréi como autor, dos feitos e também da narrativa. A diversidade e a multiplicidade de
tramas que compdem o todo da Odisseia é concebida como pura ficcdo ao deter o espaco
delimitado de tempo em que transcorre a histéria, uma vez que faz do tempo ndo uma
revelacdo imediata da “verdade” (alétheia) da deidade, mas uma descoberta pessoal da
dinimica simboélica das imagens do homem enquanto agente da histéria e narrador da
mesma. A efabulacdo do mythos, nesse sentido, constitui a heterogeneidade, fundamental
entre os gregos, entre percep¢do da histéria (sentida como fato ocorrido) e o relato
ficcional enquanto modalidade discursiva do psefidos. O que a narrativa cléssica oferece
dessa forma como retorno (dom e tempo) é o duplo movimento da palavra ambigua
alétheia. Assim, ndo se trata apenas de declarar a positividade de uma verdade, mas de
ndo ocultar e ndo se deixar esquecer ou cair no esquecimento (léthe). Na busca por uma
referencialidade que conduza a verdade semelhante dos fatos literarios — da simbolizagio
existente do homem pelo homem —, a experiéncia da narragdo é antes de tudo uma
convergéncia na ilusdo referencial (Riffaterre)!? da prépria estrutura estruturante da ficcio
e do sujeito que a vive (seja contado, seja contando). Nesse sentido, a busca por uma
“verdade” é a busca pela semelhanca com a verdade: na ilusdo estd a referéncia (e talvez
por isso Odisseu se deixe levar por invengdes falseadoras, como as que conta em XIV,
vv. 191-412). Odisseu ilude (joga e zomba) os ouvintes com histérias que sdo parte do

1 BRANDAO. Antiga Musa (arqueologia da ficcao), p. 166.
2 RIFFATERRE. Lilusion référentielle.

2009 - jul.-dez. - v.20 -n.2- ALETRIA

119



120

miithos, da disposicdo estruturante da epopeia, mas ao fazé-lo ilude a si mesmo no instante
que é essa o Gnico desvelamento possivel de sua subjetividade; ou como diz Citati,’® Odisseu
tem “o saber escrupuloso do artesdo” que conduz a trama pela ironiza¢do (outro sentido
da illusio latina) dos elementos harmonizadores. A focalizacdo necessaria a compreensio
do pseiidos fundante de Odisseu é, portanto, uma busca, pela negagéo, de sua identidade
que permanece nio revelada, mas que precisa de uma revelacio, seja ofertada como
dom, seja na vivéncia da temporalidade.

Naquilo que se diz pela negacio, a Odisseia apresenta-se como condugio ordenada
de sombras (basta com isso que nos lembremos da nekuia do canto XI) justamente naquilo
que se canta acerca da gléria (de si e dos outros). Os indices de ficcionalizacdo da
gléria ndo diferem os discursos entre o aedo e o herdi-narrador. Para ambos, inclusive
utilizando-se de versos formulares idénticos, a “gléria toca o céu”. Demdédoco diz acerca
de Odisseu: kAéos oupavov eupuv tkave (VIII, v. 74); e Odisseu, mais a frente, diz acerca
de si mesmo: peu kAgos oupavov ‘iket (IX, v. 20), diferindo apenas nas marcacdes de
primeira pessoa (a “minha gléria toca o céu”) para a narrativa de Odisseu, e da modificagao
trazida pelo adjunto (eurtin, “amplo”) na narrativa de Demdédoco. Nos dois casos, no
entanto, o acusativo ouranén é marca da fama de Odisseu, ambos fazem da gléria algo
maior que o préprio homem. Por outro lado, o passado recontado na voz de Odisseu nio
pode ser anilogo ao passado contado na voz do aedo Demddoco. A experiéncia da
formulagdo (da ordenacido harmonica dos versos) da narrativa niao equivale, nesse ponto,
a uma identidade entre as vivéncias temporais dos personagens, mas antes marcam sua
diferenca ao reformularem seu passado. Odisseu, ap6s ouvir Demédoco, recebe como
heranga — e entdo como tempo e dom — do outro a voz para a narrativa, 14 onde ele pode
construir-se como ficcionalizagdo, como sombra daquela gléria. Alcinoo interrompe o
canto de Demddoco (VIII, v. 536 ss.), gerando a fenda necessdria ao ato criador de
Odisseu enquanto narrador. Da lamuria miserével (0iCupoio yooio) advém ao rei a
necessidade do héspede (Egivos) deixar de calar-se. Assim, o canto do aedo representaria
a marca estavel do canto épico, advindo das Musas, que ensaiam contar uma verdade
sagrada; enquanto o canto de Odisseu advém de uma “dor muscular” profunda, do
sofrimento subjetivo em se cantar seu nome (que estaria aquém de sua gléria?): uoAo
ToU v axos dpevas audiBePnkev (VIIL, v. 541).

A tormenta conduz a narragdo. Odisseu (e seus ouvintes) temporaliza-se em um
retorno que é seu proprio dom: o narrar. Desvelar, pela dor, sua histéria é necessariamente
criar um vinculo que é o outro enquanto alguém outro e ao mesmo tempo algo outro que
¢ doado a si, por seu nome e por seu artificio negativo. Se hd uma tormenta, que atira
aos demais seus projéteis de sofrimento, é que Odisseu é incapaz (como somos incapazes)
de ndo se defrontar diariamente com a aporia da pseiidea. Ele precisa inicialmente usar
o recurso que se sabe — o verso formular, o elogio aos ancestrais — para assim dissimular
seu verdadeiro nome que néo é “acolhido pelo povo” (como Demddoco), mas ao contrério,
e como sugere a propria Odisseia (XIX, vv. 406-409), como filho do édio, por ressonincia
a falha cometida:

B CITATI. La pensée chatoyante: Ulysse et 'Odyssée.

ALETRIA - v.20 -n.2- jul-dez. - 2009



\ b \ ’ ’ 3 v 3 4 " .
youPpos epos BuyaTtnp Te, TiBeo® ovop’ oTTI Kev €1 T
TOANGIGIY Yap EY Ye 08UCCOHEVOS TOS 1KAVE,

b ’ ki \ \ y \ 4 ’
avdpaaotv nde yuvai€iv ava xBova mouhuBoTeipov
T & O8uceus OVol’ E0TW EMCIVULOV

Filha querida e meu genro, ora o nome, que digo, lhe ponde.
Vim até aqui despertando inimigos por todo o caminho,
Homens nio s6, mas mulheres, na terra de solo fecundo.

Ora Odisseu lhe chamai, “que tem 6dio”; h4 de ter esse nome.

Junito de Souza Branddo aponta que o antropdnimo néo viria apenas do 6dio, mas
de “zangar-se, estar irritado com alguém”.!* Sendo assim, a narrativa desse nome nio
pode ser considerada como aquela marcada pelas gldrias, mas nas desventuras do percurso
ao “solo fecundo”. Ora, é ja nesse aspecto que Odisseu conta suas aventuras, no caminho
para casa; nesse caminho que é também a metifora de toda narragdo. Narrar seria,
desvencilhando o espaco fora da lei do lar (oikos), sofrer o tempo que necessariamente
vem do 6dio sentido pela dor do heréi como heranga conferida pelo outro (seja por
Demédoco, seja por seu avd Autdlico). O nome carregaria assim seu pdthos e, nessa
jornada, o nomear é buscar uma representacio com sua prépria esséncia diferencial.

Ao contrario do vocativo (Houoa), a narrativa de Odisseu inicia-se, no canto IX,
com a marca discursivo-subjetiva de primeira pessoa: Eig” O8uceus AaepTiadns, os
maot Solotov avbpwmolot HEAw, kol peu kAEos oupavov kel (IX, vv. 19-20). Os
prodigios sdo a isca desse “sou”, marcadamente ativo e presente. A distAncia do chamado
das musas é substituida por uma afirmagdo de nome e parentesco que ja traz consigo a
gléria dos prodigios, mas também do sofrimento do nauta. Foucault, unindo o pensamento
de Blanchot a leitura dessa enuncia¢do de Odisseu, ensaia descortinar a tarefa sempre
infinita da linguagem literdria. A intrinseca relacio entre escritura e morte é pensada
por ele como uma suspensio da cadeia de tempo por um espagamento (artificioso) pela
repeticio da narracio, que redimensiona a experiéncia do tempo e do dom. Diz ele: “As
mais mortais decisdes, inevitavelmente, ficam também suspensas no tempo de uma
narrativa. O discurso, como se sabe, tem o poder de deter a flecha ja lancada em um
recuo do tempo que é seu espago proprio.”” Narrar é tomar decisdes que sejam capazes
de nos dar a sensacdo de que o tempo estd suspenso, recuado, retornado a sua origem
que, nio sendo um ponto estavel, se localiza como infinito na divulgacio do discurso.
Naquele espago anterior a linguagem, do qual fala Foucault, a identidade de Odisseu
pode ser criada, pela prépria narrativa e naquilo que ela encerra como movimento de
apagamento e rasura, como uma espécie de afirmacio do “dom da linguagem na morte”.

Ao escolher esse gip1, Odisseu projeta sua autorrepresentacio como redobramento
da linguagem sobre si mesma, gerando uma proximidade entre sua mortalidade — uma
vez que se afirma como mortal perante Calypso, ou ainda que néo se afirme na negagio
do BavaTos — e sua presentificacdo enquanto narrativa. O “sou” de Odisseu é acdo da
linguagem enquanto um processo — se quisermos nos aproximar de Foucault — ontolégico

4 BRANDAO. Diciondrio mitico-etimolégico da mitologia grega, p. 167.
B FOUCAULT. A linguagem ao infinito, p. 47.
1 FOUCAULT. A linguagem ao infinito, p. 47.

2009 - jul.-dez. - v.20 -n.2- ALETRIA

121



122

da linguagem, como reflexo infinito de si mesma, para além de si mesma na experiéncia
da presenga e da auséncia desse sujeito que se define sempre como um héspede. Ou ainda,
a narrativa seria um espaco virtual da autorrepresentagio em que:

A escrita significando no a coisa, mas a palavra, a obra da linguagem nfo faria outra
coisa além de avangar mais profundamente na impalpével densidade do espelho, suscitar
o duplo deste duplo que € j4 a escrita, descobrir assim um infinito possivel e impossivel,
perseguir incessantemente a palavra, manté-la além da morte que a condena, e liberar o
jorro de um murmdrio.!”

Sendo assim, a condenagio da morte poderia ser pensada no horizonte da palavra
como reduplicacdo — uma dobra sobre o sujeito — da densidade do espelho. O sujeito
coloca-se nesse duplo, que é o proprio corpo da linguagem, e faz de si uma presenga que
murmura. O nauta é o homem do mar e suas narrativas sempre postulam, enquanto
presenga, a marca desse murmurio (a palavra latina murmur evoca o “ruido do mar”),
pelo ritmo de seus sofrimentos, ou ainda de seu 6dio (0duccauevos). Murmurar suas
histérias ndo é o mesmo que apenas espelhd-las ao infinito. A imagem iluséria de Foucault
da literatura como eterna duplicacio e reflexdo perpassa por um problema que nos parece
intransponivel: a figura dos desdobramentos do Mesmo. Enquanto murmirio, a narrativa
¢ capaz de perseguir seu caminho entre as vagas, ou seja, faz da narrativa uma abertura
que possibilita a travessia na busca desse infinito de linguagem, mas se relacionamos
esse aspecto ao mero espelhamento e, com isso, a busca de um reconhecimento de si,
destruimos a suplementaridade existente entre 0 Mesmo e sua dobra, o Outro. O jorro
¢ aqui a concepcao da palavra como aquele outro que inscreve o ser do narrador-Odisseu
como apartado, 2 margem, de suas aventuras “factuais”. A interlocugéo infinita (entretien

t!8 seria assim a transgressdo pela escritura que se mediatiza

infini) problematizada por Blancho
na auséncia, na experiéncia limite do ausente que se conforma a uma excegido da Lei do
nome. Em outras palavras, Odisseu se concebe como sujeito inicialmente sem nome para
ao nomear-se replicar ndo o seu Mesmo, mas sua experiéncia temporal com o Outro do
retorno.

Nesse sentido, ndo se acolhe o siléncio das coisas, mas a experiéncia silenciosa
das palavras. Na presenca do €11, ser capaz de ausentar-se, pela palavra, na inscri¢io daquilo
que vem como dom e tempo. A discussio platdnica no Crdtilo acerca da linguagem e de
seu referente pode ser ttil na medida em que motiva a relacio desse estranho que esté
fora de casa — e lembremos aqui que a expressio freudiana Das Umheimliche tem uma
origem interessante a lei da casa (otkos) odisséica, uma vez que o lexema alemio Heim
significa “casa” — enquanto uma ex-centricidade da presenca. Em um curto excerto do
didlogo a relacdo entre linguagem e realidade ¢ trazida como um complexo da concepgio
de linguagem. Assim, Platdo afirma:

Nesta luta entre os nomes, em que uns se apresentam como semelhantes a verdade, e
outros afirmam a mesma coisa de si préprios, que critério adotaremos e a quem devemos
recorrer! Nao, evidentemente, a outros nomes que nao esses, pois nao existem outros. E

"FOUCAULT. A linguagem ao infinito, p. 49.
B BLANCHOT. Lentretien infini.

ALETRIA - v.20 -n.2- jul-dez. - 2009



6bvio que teremos de procurar fora dos nomes alguma coisa que nos faga ver sem os nomes
qual das duas classes é a verdadeira, o que ela demonstrard indicando-nos a verdade das
coisas. (...) Se isso for verdade, Crétilo, ser possivel, ao que parece, conhecer as coisas
sem o auxilio dos nomes. "

Parece que o inescapédvel da nomeacio pode trespassar a experiéncia da realidade
de tal forma que da prépria linguagem faz depender a coisificagio das coisas, ou ainda,
surgem as questdes: como conhecer as coisas sem a linguagem? Em que medida estamos
presos a experiéncia da linguagem necessariamente? Quais sdo as consequéncias para o
texto literdrio? Questdes que, permanecendo sem resposta, possibilitam ndo aceitar de
todo o cratilismo, mas conduzirmo-nos a compreensiao da importancia de “sou” narrativo
que se apresenta como processo identificatério de nossa heranca advinda do outro.

O “dom da linguagem na morte” acima referido pode ser compreendido como uma
experiéncia de retorno, dado que coloca no espago entre dom e tempo (morte) — e por
isso prefiro a traducio do titulo (Lentretien infini) de Blanchot como “interlocucio” — a
linguagem. Esse lugar ocupado pela linguagem é também um lugar de ninguém e um lugar
em que “o quem” e 0 “o qué” nio se delimitam muito apropriadamente. Odisseu dissimula
o siléncio de seu nome até que o enuncia, dizendo-o ontologicamente. O heréi escolhe
um lugar sem lugar, uma marca do nome em que a espacializagio ndo se compromete com
delimitac@o referencial: diz apenas “sou” e com isso inicia a narragdo (da qual ele é a
prépria matéria).” Enquanto deslocamento, a linguagem entre dom e tempo € o firme intento
de afirmar-se por “um nome que ndo devesse se dar”.?! O raconto de Odisseu, nesse
aspecto, é uma heranga que comporta um lugar do “6dio” e do “sofrimento” em vista do
outro. Ao dizer o nome e o patrdnimo, o narrador se coloca em uma posi¢io de ser ao
mesmo tempo o personagem que estava no antes do discurso (Odisseu renomado pelos
aedos, inclusive por Homero), o personagem que estard no depois (Odisseu frente as
aventuras de um retorno catastréfico pela falha sacrificial) e o narrador que estd no
agora murmurando seu sofrimento de néo localizavel.

Derrida, em sua trilogia acerca do problema do nome, pensou a exaustio uma
palavra do Timeu: khora. Sem defini¢do, esse “lugar” ndao produz pertencimento, uma
vez que estd além do nome. Khéra é uma adimensionalidade sem género e sem marca, é

uma presenga que somente se marca na auséncia. Ou ainda:

Khora recebe, para lhes dar lugar, todas as determinagdes, mas a nenhuma delas possui
como propriedade. Ela as possui, ela as tem, dado que as recebe, mas nio as possui como
propriedades, ndo possui nada como propriedade particular. Ela ndo “é” nada além da
soma ou do processo daquilo que vem se inscrever “sobre” ela, a seu respeito, diretamente
a seu respeito, mas ela ndo é o assunto ou o suporte presente de todas essas interpretacdes,
se bem que, todavia, nio se reduza a elas. Simplesmente, esse excesso nio é nada, nada
que seja e se diga ontologicamente. 2

9 PLATAO. Crdtilo, 438d-e, p. 222-223.

20 Talvez aqui ainda se possa pensar que mesmo esse “sou” narrativo tenha uma relagio intima com o
préprio personagem que se dispde enquanto narrador e protagonista de sua diegese.

2 DERRIDA. Khéra, p. 14.
2 DERRIDA. Khora, p. 25-26 (grifos do autor).

2009 - jul.-dez. - v.20 -n.2- ALETRIA

123



124

Apenas ha khora, nada mais. A marca do simbdlico do nome s6 se encontra no
nio pertencimento. Odisseu deixa de ser Odisseu para nos oferecer seu retorno, como
dom e tempo; como recolha e vivéncia da ficcdo. Nao se trata, portanto, de buscar no
discurso da Histéria o verdadeiro paradeiro do herdéi, mas de compreender essa atitude
de “dar lugar” para se inscrever sobre. Odisseu torna-se um alhures que é presenga
apenas se sentida no fora do lugar. Um si-mesmo nio marcado é antes um espago neutro,
privilégio da narragdo. A nao propriedade do narrador conduz o sujeito a esse lugar do
outro dentro de si mesmo que é compreendido como hiante, como limite da representacio.
O suporte (€1u1) é a cera que mantém a narrativa, mas ao mesmo tempo sé é capaz de
se compreender como otredad (para usar uma expressio de Octavio Paz). Nao interessa
aqui a representacio do ethos elevado, mas antes o espago atdpico em que o representavel
pode ser compreendido como fantasia desse lugar sem lugar, desse apenas encadeamento.
O sistema alhures de Odisseu pode ser visto como principio da diferenca que conduz
todos os elementos a rastros de significAncia. Derrida afirma, em entrevista a Kristeva:
“Rien, ni dans les éléments ni dans le systéme, n’est nulle part ni jamais simplement
présent ou absent. Il n'y a, de part en part, que des différences et des traces de traces”.?
Nio nomeéavel, a experiéncia literdria da narrativa (enquanto heranga do outro, pelo
retorno) é marca desse alhures que habita a identidade. Nossa mdscara narrativa se
compde nesse espaco que é alhures, ou seja, um aqui que nao pode ser aqui, mas que é
14 por estar aqui. Assim, o que se espera da morte — Odisseu teme que a morte chegue
antes de sua chegada — é aquilo que o nome traz como lugar. Dizer ely” O8uceus
AcepTiadns ¢é iniciar um reconhecimento da alteridade (do personagem) na identidade
(do narrador) e, com isso, receber a heranga como nome dado “diante de ndés” e nao
apenas em um passado “antes de noés”.

O deslocamento dessa identidade pelo outro estd presente em uma das primeiras
histérias contadas pelo narrador-Odisseu. Na elaboragio da mentira e do embuste o
heréi constréi sua identidade no outro (circular) do Ciclope. O ardil de Odisseu estd em
reconhecer, poeticamente, uma consonéncia entre o seu nome — Od8ucona (IX, v. 504)
— e a negaciio de existéncia (OUTIS) e 0 nome do Ciclope (KUukAw{) e o verbo chamar
(ktkAnokouct): OUTis epol y’ ovopa: OUTIv 8¢ pe kikAnokouat (IX, v. 366). Ele chama
o Ciclope e a0 mesmo tempo se chama Ninguém. Nomear-se assim faz do pdthos odisséico
uma subversio (circular) da lei do nome como metafora da inscri¢ao primeira. Ele nomeia-
se negando-se, fazendo sombra de si e sobre si, para compreender sua heranca enquanto
nome dado. Nesse caso, mentir é afirmar a presenca daquele que nio pode ser a0 mesmo
tempo o Mesmo e o Outro, o Personagem e o Narrador. A méascara vestida por Odisseu
¢ odienta (que se revela) na medida em que é “Nada seu”. E ¢ dessa méscara que nos
vestimos quando da experiéncia limite da representagdo: um ninguém ¢é afirmado como
alguém, no alhures da leitura, um ali que é aqui, enquanto dom.

Ler, nessa negativa, é constituir-se como diferenca. Odisseu narrador é metéfora
do préprio texto se narrando. A narrativa homérica reflete-se enquanto corpo
fantasmatico de uma linguagem que estd 14 como tnica (aquela da literatura grega

classica), mas também na marca do nio lugar que se estabelece esse Ginico como outro,

2 DERRIDA. Positions, p. 38.

ALETRIA - v.20 -n.2- jul-dez. - 2009



como lingua do outro estranhada no convivio participe do banquete narrativo. Em
Monolinguisme de Uautre ou la prothése d’origine, Derrida apresenta a memoria recebida
do texto (da fala do outro) narrando-se:

Mais 4 traduire la mémoire de ce qui précisément n’a pas eu lieu, de ce qui, ayant été
(I)interdit, a d néanmoins laisser une trace, un spectre, le corps fantomatique, le membre-
fantdme — sensible, douloureux, mais a peine lisible — de traces, de marques, de cicatrices.?

Heranga como nome dado deixa a marca precisa de um espectro. O “ninguém”
de Odisseu é também o espectro da tradicio que se impde sobre toda a histéria da
literatura enquanto recebida como fuga do esquecimento e caida no desvelamento da
arte de narrar. As mudangas advindas da alteridade discursiva de cada narrador devem
imprimir-se como rastro, como marca presente de um corpo ausente. Assim, a narragio
que herdamos desse dizer “ninguém” nos abre uma possibilidade de compreensio acerca
da identidade justamente naquilo que ela tem de outro. O narrador que se reconhece
nessa alteridade impde um silenciamento que reflete — na linguagem e para a linguagem
— sua condigido de negacio, mas também de morada da palavra enquanto necessidade e
simbolizacdo. A heranca como espectro é uma aprendizagem no convivio, na presenga
do que ali parece ndo estar, ndo marcar.

As “cicatrizes” deixadas por essa afirmacdo do narrador-protagonista compdem
uma memoria ndo apenas em textos vindouros que formem a “sombra de Ulisses” (como bem
demonstrou Piero Boitani),”” mas em toda narrativa que se coloque enquanto afirmacio
de um nome pela negacio do mesmo em um processo de ficcionalizacio. O poeta palestino
Mahmoud Darwich diz, como parte de sua participagido no filme Notre musique de
Jean-Luc Godard, que Homero ndo deveria mais ser lido, pois apagou a voz do poeta
troiano, a voz do vencido. A relacio politica/poesia marca também essa espectralidade
da voz helénica sobre as demais literaturas, mas também reforca que nio se podendo
escapar do “corpo-fantasmatico” do aedo aqueu, a tradi¢io pode negar-se enquanto
compreensio da “derrota e do reconhecimento” (essas sdo as palavras usadas por Darwich
para definir a honra de ser “inimigo” do povo judeu). Enquanto Homero e os judeus
oferecem a heranga da derrota e do reconhecimento ao poeta palestino, a voz retumbante
de Odisseu faz-se legivel, como uma dor, como do édio de quem se marca pela primeira
pessoa, no sofrimento. Nesses rastros, o nome pode perder-se, arrasta-se por séculos a
derrota, mas, enquanto rastro, nfo se apaga por ser ja uma presenca marcadamente ausente
e por isso uma linguagem definitiva.

Escapando da tradicdo de reaproveitamento dos personagens helénicos e latinos,
e tomando um outro do nauta — na realidade um outro nauta —, poderiamos ler essa
lingua outra como formadora da vivéncia narrativa. Herman Melville, em Moby Dick,
construiu um retorno da voz herdada de Odisseu justamente a partir da experiéncia
temporal do passado enquanto remotivacio da proposta homérica. O primeiro pardgrafo

de Melville se apresenta por “Call me Ishmael”.?® Ora, trata-se de uma narragdo que se

2 DERRIDA. Le monolinguisme de l'autre ou la prothese d’origine, p. 118.
2 BOITANI. A sombra de Ulisses.
2 MELVILLE. Moby Dick, or The Wale , p. 3.

2009 - jul.-dez. - v.20 -n.2- ALETRIA

125



126

inicia pela nomeacéo, tal qual aquela concebida por Odisseu. A divergéncia estd sobretudo
na posi¢do da marca de primeira pessoa. Enquanto na Odisseia Odisseu diz (“sou Odisseu
Laertiade”), em Moby Dick um narrador em primeira pessoa atira ao leitor o parentesco
e a possibilidade de j4, de imediato, compreender o texto e o personagem na esfera ficticia.
“Chame-me Ishmael” coloca conativamente a fungdo dessa primeira pessoa como um
obliquo (do préprio pronome) da pessoa e da pessoalidade. Ishmael é j4 um outro de outro,
um outro do outro inventado por Odisseu. No entanto se pode notar, claramente, que a
intencio narrativa é a mesma: enunciar um discurso sobre si e nfo sobre baleias e aventuras.
As marcas da “alma” do narrador sdo atiradas para esse outro que o escuta e nio percebe
as mutagdes como pessoais (“drizzly November in my soul”). O oceano nesse narrador é
também uma ultrapassagem que se constréi como oferta ao tempo, como retorno sobre o
si da narracéo, atingida desde logo pela potencialidade de uma ficgio: tratar por Ishmael
nio é o mesmo que dizer “sou Ishmael”; antes refor¢a a possibilidade de seu ardil bem
montado em um relato.

Mahmoud Darwich, novamente lembrado, afirma, no mesmo contexto: “Quem escreve
sua historia herda a terra dessas palavras.” Oferecendo-se como dom e experiéncia no
tempo, 0 texto narrativo consome-se na busca por esse outro nome que cala (frente ao
cantar do aedo do povo), que afirma (como possuidor de voz prépria) e que nega (ardil
que se faz soletrar um chamado). No circulo — econdmico — da histéria dos discursos, a
linguagem infinita da literatura faz herdar esse espectro que é recontar a histéria pessoal,
a histéria do sujeito, mas sempre como uma auséncia em ser aquele ou aquilo, cantor ou
matéria do canto. O que se herda, nesse outro de si, é a territorializagio de um lugar,
cheio de rastros que néo se definem como espago, mas antes como experiéncia do tempo
em que a terra é matéria das palavras, suas silabas a insignia de seu solo, alhures.
Marcadamente na memoria, Odisseu faz-se experienciar enquanto sujeito no outro que
o recebe como heranca, como nutricio de uma identidade das sombras que sdo imagens,
na distincia, da presenca.

JAVA!

&

ABSTRACT
This article aims to discuss the construction of the narrative
heritage arising from the Homeric narrative, in the Odyssey,
as constituent parts of the philosophical concepts of gift and
temporality. Therefore, by the analysis of the enunciation of
Odisseus-narrator (always understood as a metaphor to
describe the act of narration itself), we understand how the
nomination process produces an effect of identity on the
alterity of classical heritage reception.

KEYWORDS
Narration, Gift, Time

ALETRIA - v.20 -n.2- jul-dez. - 2009



REFERENCIAS

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da histéria. In:
e técnica, arte e ciéncia. 7. ed. Sdo Paulo: Brasiliense, 1994. p. 222-232.

BLANCHOT, Maurice. Lentretien infini. Paris: Gallimard, 1969. 640 p.
BOITANI, Piero. A sombra de Ulisses. Sdo Paulo: Perspectiva, 2005. 226 p.

BRANDAO, Jacyntho Lins. Antiga musa (arqueologia da ficcdo). Belo Horizonte: Faculdade
de Letras UFMG, 2005. 182 p.

BRANDAOQ, Junito de Souza. Diciondrio mitico-etimoldgico da mitologia grega. 3. ed. Petrépolis:
Vozes, 2000. v. 2. 559 p.

CALVINO, Italo. Por que ler os cldssicos. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1993. 279 p.
CITATI, Pietro. La pensée chatoyante: Ulysse et 'Odyssée. Paris: Gallimard, 2004. 398 p.

DELEUZE, Gilles. Qu'est-ce que l'acte de création? Conférence donné a Feims en mars

1987. Paris: Editions Montparnasse, DVD, 2004, video.
DERRIDA, Jacques. Donner le temps: 1. la fausse monnaie. Paris: Galilée, 1991. 222 p.
DERRIDA, Jacques. Khéra. Sdao Paulo: Papirus, 1995. 75 p.

DERRIDA, Jacques. Le monolinguisme de U'autre ou la prothése d’origine. Paris: Galilée,
1996. 136 p.

DERRIDA, Jacques. Positions. Paris: Editions Minuit, 2002. 133 p.
ELIOT, T. S. Poesia. Ed. bilingue. Trad. Ivan Junqueira. Sao Paulo: ARX, 2004. 566 p.

FOUCAULT, Michel. A linguagem ao infinito. In:
misica e cinema. Org. e selecdo de textos Manoel Barros Motta. 2. ed. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2006. p. 47-59, [Ditos e Escritos III].

HOMERO. Odisséia. Trad. Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: Ediouro, 2000. 431 p.

HOMERO. Odisséia. Trad. e comentarios Donaldo Schiiler. Ed. Bilingue. Porto Alegre:
L&PM, 2007. 3 v, 157 p., 279 p., 373 p.

MELVILLE, Herman. Moby Dick, or The Whale. New York: Penguin Classics, 2002. 672 p.

PAZ, Octavio. La casa de la presencia: poesia e histéria. 3. ed. México, D.E: Fondo de
Cultura Econémica, Edicién del Autor, 1999. [Obras Completas, Tomo I]. 619 p.

PLATAOQ. Didlogos: Teeteto — Crdtilo. 3. ed. rev. Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém:
EDUFPA, 2001. 226 p.

RIFFATERRE, Michael. Lillusion référentielle. In: BARTHES, Roland et al. Littérature
et réalité. Paris: Seuil, 1982. p. 91-118.

VIEIRA, Trajano. Introdugdo. In: CAMPOS, Haroldo de. Iliada de Homero. 3. ed. Sao
Paulo: Arx, 2002. v. 1. p. 9-28.

TORRANO, Jaa. O mundo como fun¢io de Musas. In: HESIODO. Teogonia — a origem
dos deuses. Trad. e Introd. Jaa Torrano. Sdo Paulo: Iluminuras, 1990. p. 13-102.

. Obras selecionadas I: magia

. Estética: literatura e pintura,

2009 - jul.-dez. - v.20 -n.2- ALETRIA

127



